PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE - M. DUPORTAIL
LE CORPS, LA CHAIR, LE SYMPTOME.

La peau du corps, la
viande, les orifices.

Etude du corps humain a partir des ceuvres de
Francis Bacon et d’ORLAN.

Bouteloup Nicolas
Master 1 de philosophie
Mai 2010



La peau du corps, la viande, les orifices.

Lorsque I'on cherche a comprendre ce qu’est le corps, il n'est pas bien étonnant de se
pencher sur ce que I'art a pu en dire. Que ce soit le corps de I'artiste ou le corps créé par I'artiste, la
dimension corporelle est omniprésente dans l'art sous de nombreuses formes, et plus
particulierement dans I’art contemporain ou le corps de l'artiste peut devenir I'ceuvre d’art elle-

éme

méme a l'occasion de « performances ». L'art, principalement depuis le XX™" siécle, permet de
penser le corps et c’est pourquoi il est un terreau indéniablement fertile pour les réflexions
philosophiques. Qu’est-ce donc que le corps ? Cette question a été soulevée durant toute I'histoire
de la philosophie et il n’est pas si étonnant que Descartes ait trouvé le corps moins aisé a connaitre
que I'esprit. Si I'on veut en parler dans des termes généraux, peut-étre peut-on dire que le corps est
une unité physique et matérielle composée d’une quantité de corps infinitésimaux assemblés. Sa
matérialité implique que physiquement, il y a ce qui est intérieur au corps et ce qui lui est extérieur,
ces deux dimensions étant séparées par une limite, une frontiere qui, chez I'étre vivant, s’appelle la
peau. La peau est un objet d’étude que nombre de philosophes et psychanalystes ont eu a coeur
d’appréhender, ce qui peut facilement se concevoir de par la dimension de limite qu’elle représente
pout tout corps. Didier Anzieu, avec son ouvrage Le Moi-Peau a fait par exemple de la peau un
élément structurant la vie car nous accédons au monde par notre peau et nous nous constitutions
donc en tant qu’individu a travers elle. Et y aurait-il visage si la peau n’était pas présente ? La
phénoménologie de Levinas pourrait-elle exister sans la peau ? L'étude partira non pas de ce corps
« normal » et normé, mais au contraire du corps dans ses marges, la ou le corps ne fait « plus
corps », c'est-a-dire quand la peau du corps se fissure, se craquéle ou se troue. En effet, le corps
humain, et ce sera principalement ce dernier qui sera au centre de I'étude, n’est pas une monade
« sans porte ni fenétres », il n’est pas une sphére totalement close : la peau se trouve trouée par des
ouvertures que I'on peut nommer des orifices. Ce sont ces orifices qui permettent un rapport entre
le dedans et le dehors, entre I'extérieur et I'intérieur, qui permettent de mettre au jour ce qui est
caché. S’interroger sur les orifices, les « trous » du corps, revient a s’interroger sur ce qui fait qu’un
corps est corps : Le corps sans peau est-il encore un corps ? Ce que révelent les orifices, ce qui se
trouve sous la peau, peut-il encore étre nommé corps ? Qu’est-ce qui nous fait passer du corps a la
viande ?

L'étude se penchera donc sur le probléeme de l'intériorité et I'extériorité du corps, et aura
pour ce faire recours a I'art contemporain. Il sera notamment fait référence a la peinture de Francis
Bacon, a sa lecture commentée par Gilles Deleuze dans Francis Bacon, Logique de la sensation, ainsi
gu’a I'ceuvre d’ORLAN, artiste et plasticienne frangaise dont les ceuvres questionnent sans cesse le
corps et notre rapport a ce dernier, notamment par les séries de performances intitulées Ré-
incarnation de Sainte ORLAN. La thése principale de I'étude est que la peau est I'organe qui permet
de donner une structure et une forme physique et psychologique au corps. En conséquence, c’est
lorsque la peau n’est pas présente que I'on peut accéder a l'intériorité du corps. L'étude partira
d’une analyse du corps peint par Bacon en rapport avec l'interprétation qu’en donne Deleuze, pour
ensuite montrer comment cette analyse permet d’éclairer a son tour les opérations-performances
artistiques d’ORLAN.

Page 2



La peau du corps, la viande, les orifices.

I- Francis Bacon : déformation de la peau, entre la chair et la
carcasse.

1- Le corps:la chair etla viande.

Le corps que Francis Bacon met en scene dans ses peintures est un corps qui met justement
en question I'image traditionnelle qu’on peut se faire de ce dernier. De toute évidence, le corps que
peint Bacon est un corps dont la peau est absente ou du moins trop déformée pour permettre d’en
conserver son essence, a savoir celle de limite, de frontiere entre intérieur et extérieur. Bacon nous
donne bien plus acceés a une chair dépecée et déchirée qu’a un corps dont la forme nous permet de
saisir son identité. Au contraire, ici la forme s’échappe. La peau du corps est ce qui permet a la fois
d’unifier le corps, de créer une séparation entre l'interne et I'externe, mais c’est aussi ce qui
« contient », ce qui empéche justement l'intérieur de jaillir. Sans la peau, l'intérieur du corps se
répandrait, s’écoulerait, et déformerait la forme du corps. C'est exactement ce qui se produit dans la
peinture de Bacon qui justement ne maintient aucune forme a des corps dont les couleurs rappellent
bien plus celles de la chair rougeoyante que celle de la peau. C'est le cas notamment dans le

triptyque « Trois
études pour une
Crucifixion » de 1962
qui servira de fil
conducteur dans nos
analyses du corps
dans la peinture de
Bacon. La premiere
partie du triptyque
représente deux

Trois études pour une crucifixion, 1962 personnages  dont
les corps sont

entierement noirs devant deux carcasses posées sur une table. Le second représente une forme, un
amas de chair ensanglantée étendu sur un lit. Enfin la troisiéme représente une carcasse suspendue
dont la chair se déverse sur le sol. Mais nous pouvons tout aussi bien nous référer au « Portrait de
George Dyer parlant » de 1966 ou le personnage est représenté assis sur une chaise. Dans les deux
cas, la peinture est dominée par le rouge et la chair est tellement déformée par les mouvements qu’il
est difficile de discerner la forme d’un corps véritable derriere ces amas. Cela confirme a nouveau
gue le corps de Bacon est un corps dont la peau est absente, un corps écorché. On peut d’ailleurs
préciser que la figure de I'’écorché vif est un terme récurent dans la psychologie actuelle au travers
de ce qu’on nomme les « Etats limites », appelés ainsi car ils ne sont ni classés en tant que névrose ni
en tant que psychose’. Sans chercher a sur-interpréter et en prenant toutes les précautions possibles
dans ce genre d’hypothése, il ne parait pas sans intérét de lier la maniere dont Bacon peut peindre
ses corps avec son alcoolisme avéré, puisque justement, I'alcoolisme fait partie de ce que la
psychanalyse appelle « états limites ». Nous avons bien plus affaire chez ce peintre a de la chair,
voire méme a de la viande. Il faut noter a ce titre les mots du peintre lui-méme : « C'est s(rr, nous

! Vincent Estellon Les états limites, P.U.F. « Que sais-je ? », 2010.

Page 3



La peau du corps, la viande, les orifices.

sommes de la viande, nous sommes des carcasses en puissance. Si je vais chez un boucher, je trouve
toujours surprenant de ne pas étre 13, a la place de I'animal... »*. Francis Bacon a bien conscience de
peindre des corps beaucoup plus proches de la viande, de la carcasse, que ce qu’on s’attend a
trouver en parlant de corps humain. Entre le corps de 'homme et cette carcasse qui pend aux
crochets du boucher, il n’y a qu’un pas. Un pas que Bacon franchit, en effacant la peau, en dissipant
la frontiere entre corps et viande, entre intérieur et extérieur. Gilles Deleuze I'indique a juste titre, il
y a une zone « d’indiscernabilité » dans cet amas informe de chair, c’est-a-dire absence de
délimitation précise qui permettrait de structurer le corps sur le modeéle interne/externe.

2- La viande et la carcasse.

Le corps est, sous le pinceau de Francis Bacon, bien plus un amas de viande qu’autre chose.
Mais qu’est-ce, exactement, que cette viande ? La viande est-elle simplement de la chair morte ? Pas
tout a fait, si on en croit l'interprétation de Deleuze. En effet ce dernier pense justement que cette
viande est vivante en tant qu’elle est une chaire « qui souffre ». Il dit a ce titre « La viande n’est pas
une chair morte, elle a gardé toutes les souffrances et pris sur soi toutes les couleurs de la chair
vive »>. Elle ne peut pas &tre simplement morte d’une part parce que les corps de Bacon sont
toujours des masses animées de mouvement, et d’autre part parce qu’elles sont les témoins des
souffrances du corps. A quoi bon représenter du mort ? Autant représenter du vide. Ici les corps sont
toujours des corps de victime, des corps souillés et déchirés par la souffrance. Il n’y a pas de corps
mort chez Francis Bacon, mais des corps qui ne cessent de tenter de « crier » leurs souffrances. C’est
pourquoi Deleuze pense que dans la peinture de Bacon « tout homme qui souffre est de la viande ».
La viande devient la représentation de la douleur, et cette représentation ne peut passer que par un
corps dont la peau s’est tellement fissurée ou déchirée que la chair s’en échappe et s’écoule de toute
part. Ce qui doit étre entendu au travers de cette interprétation, c’est aussi qu’un corps qui souffre
est toujours un corps qui cherche a s’ouvrir, a déverser ce qu’il contient. Au final, I'absence de
distinction entre la chair et la viande chez Bacon ne doit pas tant étre analysée sur la distinction de la
chair vivante et viande morte, mais plutot sur la distinction de chair saine et viande souffrante. De
plus, si justement il y a une telle absence de distinction entre chair et viande, c’est que le corps chez
Bacon est un corps qui rapproche sans cesse ’lhomme et I'animal, la chair et la viande. Deleuze a trés
bien vu comment «la viande est la zone commune de I'homme et de la béte, la zone
d’indiscernabilité. »*. La viande, c’est le corps humain dont la souffrance est telle qu’elle rend bestial.
Par la disparition de la peau, ’homme perd son identité d’homme, son irréductibilité et montre toute
sa douleur, toute sa bestialité. Mais il faut prendre garde : La viande ne représente pas I'animal qui
jaillit des profondeurs de I’lhomme. L’homme ne subit aucune métamorphose : si la viande est bien
une zone d’indiscernabilité entre I'homme et la béte, c’est qu’elle représente ce point ou la chair
n‘est ni vraiment humaine, ni vraiment animale, et c’est ce qui la rend si « horrible », voire
« monstrueuse ». Cette monstruosité surgit des hommes peints par Bacon au travers des différentes
transformations et modifications qu’il opére sur les visages. La déformation détruit les
caractéristiques humaines, et produit « autre chose », quelque chose entre ’'homme et I'animal. Un

? Francis Bacon, L’art de I'impossible, entretiens avec David Sylvester, Skira, p. 55 et p. 92.

® Gilles Deleuze, Francis Bacon, Logique de la sensation, Seuil « L’ordre philosophique », 2002, p. 29. L’étude
suivra essentiellement I’analyse du chapitre IV de I'ouvrage : « Le corps, la viande et 'esprit, le devenir-
animal ».

* Gilles Deleuze, Op. cit., p.30.

Page 4



La peau du corps, la viande, les orifices.

autre artiste produit des ceuvres qui cherchent a déformer le visage pour en faire surgir I'animalité,
c’est Olivier de Sagazan. On peut penser, notamment, a une série de performances au cours
desquelles il utilise de la glaise, de la peinture, et d’autres matériaux afin de déformer son propre
visage. Il détruit et reconstruit des formes de plus en plus monstrueuses sur son visage. Le nom
méme de ces performances, « défigurations », permet de comprendre I'entreprise de déconstruction
du visage. Elément notable, qui aura son importance dans notre réflexion, I'artiste ne cesse de
« parler » durant ses performances, mais a mesure que son visage se recouvre de glaise, il lui devient
impossible d’articuler, et ses paroles ressemblent par conséquent plus a des cris d’animaux qu’a
autre chose.

Sans la peau, le corps n’est plus que de la viande, ou plutot une « carcasse ». Nous avons
acces a ce qui est intérieur, et notre corps n’est pas simplement un ensemble de chair, il est aussi un
squelette, une armature osseuse qui donne la forme a la chair. C'est pourquoi Deleuze peut dire
« Mais les os sont seulement structure spatiale ». Les os donnent une forme et une spatialité a la
chair. En ce sens, la peau est donc moins ce qui donne la forme au corps que ce qui permet de
maintenir, de fixer cette forme : elle est par essence « ce qui retient ». Il n’est donc pas étonnant
qgue, dans les corps dépecés de Bacon, la chair s’écoule des os, puisqu’elle n’est pas retenue. C'est
notamment le cas dans la troisieme partie du triptyque « Trois études pour une Crucifixion » (1962)
ou la chair s’écoule clairement d’'une carcasse. Méme I'os ne semble pas résister a cette séparation :
c’est comme si 'ossature elle-méme se contorsionnait, se convulsait de douleur. Et c’est en ce sens
gu’on peut comprendre la formule de Deleuze : « La viande est cet état du corps ou la chair et les os
se confrontent localement, au lieu de se composer structuralement ». Ce corps sans peau qu’est celui
gue peint Bacon ne peut maintenir aucune unité, et ces éléments internes que sont la chair et les os
ne peuvent plus « composer » pour former un ensemble cohérent. Au contraire, ils glissent et se
séparent irrémédiablement I'un de I'autre, I'un s’écoule pendant que l'autre « s’éleve », ou tout du
moins, reste inerte. Et c’est justement ce mouvement qui définit pour Deleuze la viande. Si nous
sommes des « carcasses en devenir », c’est que nous sommes tous de la chair qui souffre, de la
viande dont l'unité corporelle, ou encore 'unité que le psychisme construit, est préte a chaque
instant a se rompre.

3- Quel visage et quelle Figure ?

Mais qu’en est-il de ces analyses du corps comme viande ou carcasse lorsqu’on s’intéresse au
visage ? En effet, penser le corps ou le peindre est une chose, mais parler du visage en est-une autre.
Le visage a un statut tout a fait particulier par rapport aux autres parties du corps et il n’est d’ailleurs
pas étonnant qu’il soit la clé de volte d’édifices philosophiques comme c’est le cas de la
phénoménologie d’Emmanuel Levinas. Essayer de voir une analogie entre Deleuze et Levinas sur ce
point serait dangereux et forcerait a une analyse détaillée du concept de « visage » chez Levinas.
L’étude se bornera a I'analyse faite par Deleuze. Qu’est-ce au juste que la Figure pour Deleuze ?
Deleuze opére dés le premier paragraphe de ce chapitre’ ayant pour objet le corps une distinction
entre la Figure et le visage, et comprendre cette distinction est une clé pour comprendre
I'interprétation qu’il fait du corps dans la peinture de Bacon. Comme il est dit dés la premiére phrase,
« le corps c’est la Figure ». Le corps est le matériau par lequel s’exprime la Figure. Mais ce matériau

> Gilles Deleuze, op. cit., p. 27.

Page 5



La peau du corps, la viande, les orifices.

n‘est pas « structure spatialisante », il n’a pas de forme. Ce qui structure et forme le corps
n’appartient par a la Figure, mais au visage. En effet, le visage est ce qui unifie, ce qui donne une
identité et une forme. Peut-on encore parler de visage lorsque ce dernier a subit des modifications,
des déformations ? Bacon ne cesse de ruiner le visage, de le déformer et de le travestir. Plus que
toute autre partie du corps, le visage est I'espace corporel qui donne une identité au corps. C'est le
visage qui rend le corps « expressif », c’est lui plus que tout autre qui peut « dire plus que ce qu’il
est ». Le visage est donc toujours structurant, et c’est en tant que tel que Deleuze peut dire que « I'os
appartient au visage », puisque comme il a été dit précédemment, |'ossature est ce qui structure, ce
qui donne la forme. Mais le role structurant de I'os est impuissant dans I'absence de peau, puisque
c’est elle qui retient et maintient la forme. Il parait étonnant que Deleuze n’ai pas porté son
attention sur le role et la valeur de la peau du corps, puisqu’elle s’integre facilement a son
interprétation. Deleuze a noté a juste titre que Bacon ne peint pas des visages, mais des tétes. Que
serait un visage sans peau ? Enlever lui sa peau et le visage s’efface de lui-méme pour laisser place a
une téte. Le visage doit étre considéré comme la clé de volte de la cathédrale osseuse qui structure
le corps, alors que la téte est la clé de volte d’un tout autre édifice, celui ou la cohérence et la
structure du corps se délite, et ol seule la viande demeure, déchirée et éparpillée comme chez le
romancier Moritz auquel Deleuze fait référence p. 30. C'est donc a nouveau par I'absence de peau
des corps peints par Bacon qu’on peut comprendre que Bacon peint non pas des visages, mais bien
des tétes. C'est pourquoi Deleuze peut exprimer le projet de Bacon en ces termes « Défaire le visage,
retrouver ou faire surgir la téte sous le visage ». On ne peut pas ne pas penser ici a Artaud, que
Deleuze appréciait, et qui déja disait déja que le « visage n’a pas encore trouvé sa face ». Cette face
perdu qu’on cherche a faire ressurgir est bien I'interprétation deleuzienne de la peinture de Francis
Bacon. En arrachant la peau du visage, en brossant et en déformant ses visages, Bacon parvient a en
faire surgir la téte, une téte qui n’est rien d’autre que la viande elle-méme. Il ne faut pas chercher a
trouver une place particuliere a la téte : la forme a disparu en méme temps que le visage. La téte
peut surgir a chaque instant de la viande. Et c’est pourquoi Deleuze peut dire que « la téte est
désossée plutdt qu’osseuse » : La téte n’est pas structurée, et peut se trouver partout dans la chair.

La lecture de Francis Bacon et son analyse par Gilles Deleuze nous a permis d’indiquer que le
corps peint par Francis Bacon est un corps-viande, ou encore une « carcasse en puissance ». La
viande est cette chair en souffrance qui « désorganise » le corps dans le double sens de le diviser et
de lui enlever les organes. La viande se délite et s’écoule des os qui donnent |’organisation
structurale du corps. Cependant, le maintien de la structure osseuse est opérée par un autre agent, a
savoir la peau du corps, celle-ci méme qui unifie et donne une cohérence au corps. Les corps de
Bacon sont visiblement des corps sans peau et c’est ce qui explique que la chair ne parvienne pas a
se maintenir et s’écoule, déformant la structure. C'est par ailleurs I'absence de peau qui empéche de
trouver de visages chez Bacon : le visage implique nécessairement une peau et son absence chez
Bacon fait surgir ce que Deleuze nomme « la téte », autrement dit la puissance charnelle contenue
dans la viande.

Sans nul doute la peinture de Francis Bacon permet d’interroger le corps et son rapport a la
peau ou a son absence. Lorsque la peau se déchire ou se troue, on accéde a une intériorité, ou
encore une intimité qui peut déranger. Une autre artiste permet de mettre en question le corps au
travers de ses performances : c’est ORLAN. Cette artiste plasticienne frangaise est connue pour sans
cesse remettre en question le statut du corps au travers de différentes performances. Nous nous

Page 6



La peau du corps, la viande, les orifices.

intéresserons ici a sa performance intitulée « La ré-incarnation de sainte ORLAN » et qui consiste en
une série de 9 opérations chirurgicales ayant pour but de modifier son corps. Ces performances
seront étudiées en regard de la peinture de Bacon et de son interprétation par Deleuze car il semble
y avoir des regroupements possibles entre eux. D’ailleurs, bien que cela soit anecdotique, il est
intéressant de préciser qu’au sujet de ces performances, ORLAN ait indiqué qu’elle cherchait a « faire
émerger la Figure du visage ».

II- ORLAN: La chirurgie, les orifices et la bouche.
1- La chair de « I’Art Charnel ».
ORLAN est une artiste complexe qui ne cesse de questionner le corps au travers de ses

performances. En effet, la performance est pour elle le meilleur moyen d’expression, puisqu’il est
celui qui met en scene son corps

d’artiste, ses propres modifications.
Cest en ce sens qu’il faut
comprendre que « I'art charnel » qui
est celui dont se revendique l'artiste,
est avant tout un art de |Ila
performance artistique, un art ou la
« chair» de [lartiste est mise en
avant®. Si on accéde beaucoup plus a
la chair qu’au corps chez ORLAN, c’est
parce que son corps est constamment
modifié et travesti par des recours
chirurgicaux ou informatique : ORLAN

modele son corps physique et I'image

La ré-incarnation de Sainte ORLAN, 1st Surgery-

de son corps pour en faire surgir la
performance, 1990

chair, la « Figure ». On retrouve ici le

méme rapport qu’il y avait déja dans la peinture de Bacon entre un corps structuré ayant un visage et
une chair (voire méme une viande) informe ayant une téte ou une Figure. ORLAN est elle-aussi une
artiste de la chair plus que du corps, et pour elle aussi, faire surgir la chair signifie avant tout
transformer et modifier le corps. Cette transformation est d’autant plus importante que ce qui
intéresse ORLAN, c’est de chercher a questionner le statut du corps, et I'un des meilleurs moyens
pour le faire est encore de voir a quel moment le corps est suffisamment modifié pour remettre en
question le statut méme du corps. Le corps d’ORLAN devient autre chose, et cette autre chose est
justement la chair, celle qui porte en elle toute son intériorité. Contre un corps unifié, ORLAN préféere
une chair morcelée qui se trouve « sous la peau », dans les organes.

® Chantal Jaquet, Le corps, P.U.F. « Philosopher », 2001, p. 211-218.

Page 7



La peau du corps, la viande, les orifices.

2- Les orifices, I'ouverture du corps et I'intimité.

Pour opérer la transformation de son corps, ORLAN passe par une série de performances
intitulée « La Ré-incarnation de Sainte ORLAN ». Ces performances consistent en 9 opérations
chirurgicales mises en scene et décorées pour I'occasion par les soins d’'ORLAN. Le bloc opératoire
ressemble a une scéne ou des photographies d’ORLAN grandeur nature, nue ou bien habillée en
nonne, sont présentes. Ces opérations chirurgicales sont filmées, prises en photo, et sont reproduites
en direct dans différents musées de plusieurs pays. Durant ces opérations, ORLAN n’est anesthésiée
qgue localement pour lui permettre d’étre consciente et de lire différents textes philosophiques ou
psychanalytiques en rapport avec le corps ou avec la peau. L'acte et le contexte chirurgical
permettent a ORLAN d’offrir I'intérieur de son corps aux spectateurs. En effet ici aussi, I'artiste tente
de rompre le rapport habituel de I'intérieur et de I'extérieur, et comme nous I'avons vu chez Bacon,
cette rupture dans le modéle ne peut passer que par la ruine ou la déformation de la peau. Ici le
geste médical permet, au fil du scalpel, d’ouvrir la peau d’ORLAN et de laisser apparaitre « au grand
jour » l'intérieur, ce qui n’est pas vu, ce qui est caché méme a soi-méme. En quelque sorte, on peut
dire que c’est en ouvrant le corps qu’on permet de déverser la chair, comme c’était déja le cas chez
Bacon dont la chair glissait des os en I'absence de quelque chose pour les retenir. Dans I'opération
intitulée « Omniprésence » de 1993, on voit ORLAN allongée, la peau décollée de son crane alors
gu’elle sourit en regardant I'objectif. Ici on accéde a quelque chose de profond et d’intérieur,
guelque chose que I'on ne voit pas dans le corps, mais que la peau couvre, au méme titre qu’un voile.
De ce fait, il est normal que ces images soient génantes, ou encore « douloureuses ». Méme si
ORLAN insiste a plusieurs reprises sur le fait qu’elle ne sente absolument rien, que ces modifications
gu’elle subit la font beaucoup plus sourire qu’autre chose, celui qui est spectateur ne peut pas
s’empécher d’étre en présence d’'un corps qui apparait en souffrance du fait qu’il soit ouvert et
ensanglanté. Mais qu’est-ce qui est si génant dans cette représentation du corps ? Est-ce une simple
pitié, comme Deleuze fera dire a Bacon « Pitié pour la viande ! », ol la souffrance de I'autre nous est
douloureuse ? Peut étre est-ce aussi que ces opérations, en faisant surgir la chair et donc ce qui est
intérieur, nous font accéder a un certains niveau « d’intimité ». En effet, I'intimité est un mode d’étre
qui refléte le plus possible notre intériorité. Elle est une zone particuliere que I'on conserve obscure
et cachée et la découvrir, la mettre au jour implique donc un rapport de géne due au caractere
transgressif d’une telle « révélation ». Il n’est d’ailleurs pas étonnant que ces zones d’intimités soient
localisées aux zones ou se trouvent certains orifices, plus précisément les orifices génitaux. En effet,
I'orifice est par définition un «trou» dans l'unité de la peau, un trou par lequel peuvent
communiquer 'intérieur et I'extérieur, ou plus précisément, ou l'intérieur peut surgir a I'extérieur. La
fonction méme de l'intimité, c’est donc de conserver cacher ce qui est intérieur la méme ou la peau
« fait défaut ». C'est une maniere de comprendre pourquoi ces zones intimes sont celles que I'on va
couvrir ou voiler plus que nécessaire, comme dans une tentative de retenir par le tissu les zones ou la
peau est absente. La mise a nu permet de déverser I'intériorité, de transgresser l'intimité, et par
conséquent d’instaurer un climat de géne. Peut-étre est-ce le méme principe qui est a I'ceuvre dans
cette géne que I'on ressent a la vue du corps ouvert : celle Ila méme d’accéder a ce qui doit étre
caché. Il n’est alors pas étonnant que lors de plusieurs opérations-performances, notamment
« Premiére opération chirurgicale performance » de 1990, ORLAN lise pendant son opération des
passages du livre La Robe de la psychanalyste Eugénie Lemoine-Luccioni. En effet, dans cet essai
psychanalytique, I'auteure rapproche la perception de la peau a celle du vétement ou du tissu. La

Page 8



La peau du corps, la viande, les orifices.

peau est un voile et en tant que tel, elle dissimule toute la dimension intérieure du corps, et aussi de
I’étre. De plus, dans ces textes, il y a I'idée que « la peau est décevante » : « j'ai une peau d’ange,
mais je suis chacal, une peau de crocodile mais je suis toutou, une peau de Noir mais je suis un Blanc,
une peau de femme mais je suis un homme ; je n’ai jamais la peau de ce que je suis. Il n’y a pas
d’exception a la regle parce que je ne suis jamais ce que j'ai » (Ce texte est mis en exergue de toutes
les opérations-performances d’ORLAN). Ce passage qu’ORLAN apprécie tout particulierement est
tout a fait éclairant : bien que I'on ait tendance a réduire notre étre et notre corps a la peau, a « ce
qui retient », ce n’est pas en lui qu’il faut chercher ce que nous sommes. C'est alors en enlevant la
peau que I'on va pouvoir accéder a ce que nous sommes réellement, au chacal qui se cache sous
I'ange, a la femme qui se cache sous 'homme etc. Au travers de ces opérations-performances,
ORLAN tente de faire surgir sa chair, c’est-a-dire de trouver ce qu’elle est « sous les apparences »’.

3- La bouche, le cri.

Le statut des orifices est par conséquent paradoxal puisque I'orifice est le lieu ou la peau
s’ouvre et permet le passage de l'intérieur a I'extérieur et inversement. Il semble que la bouche ait
une place particuliere par rapport aux autres orifices puisque la bouche est le seule orifice qui
permet a la fois d’accéder a l'intérieur du corps, et en méme temps de « dire » I'intérieur du corps,
c’est-a-dire de dire la chair. Si la bouche a un statut particulier, c’est aussi du fait de sa localisation.
En effet, la bouche se trouve sur le visage, et nous avons vu précédemment au travers des ceuvres de
Bacon que le visage possédait une dimension supplémentaire, voire supérieure, par rapport au reste
du corps. C'est comme si le corps pouvait se réduire au visage, ou en tout cas que le visage exprimait
la totalité du corps. Il en est de méme avec la téte, ou la Figure, qui exprime la totalité de la chair.
C’est ce qui se produit dans le premier tableau du triptyque « Trois études pour une Crucifixion » de
1962 ou les corps des deux personnages sont comme des ombres. Leurs corps s’effacent comme si
leurs tétes suffisaient a exprimer I'ensemble du corps. Ne faut-il pas par conséquent voir dans la
bouche l'orifice le mieux placé pour dire, pour exprimer lI'intérieur du corps ? Il n’est donc pas
étonnant qu’ORLAN donne une attention toute particuliere a la bouche lors de ces opérations. Tout

d’abord, la majorité des opérations-

performances visait a transformer
le visage de l'artiste: on la voit
notamment sur plusieurs clichés
tirés de « Opération dite A la
licorne » de 1990 avec la bouche
tirée et déformée par des fils de
suture. La bouche est au coeur de
ce processus de déformation : en se
défigurant, ou bien plutét en « se
dévisageant », ORLAN cherche
justement a se « refigurer » pour

4éme

opération-performance, 1991 que son extérieur soit adéquate a

son intérieur. Et c’est pourquoi

’ Marzano M., « Ceci est mon corps : Orlan ou de l’identité incertaine », Cités 2005/1, n° 21, p. 89-101, et plus
précisément sur la modification de l’externe pour faire surgir U’interne, la page 93.

Page 9



La peau du corps, la viande, les orifices.

c’est bien une « Ré-incarnation » qu’opére ici 'artiste, puisqu’elle cherche a reposséder son corps
selon un modele qui n’est plus corporel, mais bien « charnel ». Doit-on par ailleurs rappeler le
rapport étroit entre la «carne» et la chair? Mais la bouche peut-elle subir ce principe de
déformation ? Lorsque le visage est ruiné par I'artiste, qu’en est-il de la bouche ? Bien que I’on puisse
s'attendre a ce que la bouche disparaisse, il semble qu’au contraire, elle prend une valeur
supplémentaire lorsque c’est la chair qui est représentée. Et sur ce point encore, ORLAN semble
pouvoir étre éclairée par la peinture de Bacon. A la fin de la premiére partie de I'étude, il a été
question de la Figure qui caractérise I'ensemble de la chair, ou plutot qui peut surgir partout de la
viande. |l est possible de faire un pas de plus et de dire que la Figure entiére peut se réduire a la
bouche. De quoi a-t-on besoin de plus que la bouche ? Il n’y a besoin que d’elle pour déverser la
viande au dehors, le reste est superflu et peut disparaitre. C’est pourquoi Bacon peut représenter un
personnage par une bouche liée a un estomac dans « Trois études de personnages au pied d’une
Crucifixion » de 1944, ou bien qu’il peut tailler des bouches dans la viande qui s’écoule dans le
« Triptyque inspiré du poéme de T.S. Eliot « Sweeney Agonistes » de 1967 : la bouche peut se trouver
partout dans la viande, et elle représente a elle semble I'ensemble de la téte. C'est ce qui permet a
Deleuze de dire de maniére tout a fait éclairante « Elle n’est plus un organe particulier, mais le trou
par lequel le corps tout entier s’échappe, et par lequel descend la chair » (p. 32). Si toute la chair
peut se déverser par la bouche, c’est parce que la bouche chez Bacon est une bouche ouverte, et il
est justement possible ici de voir une distinction entre Bacon et ORLAN. Pour Bacon en effet, la
bouche est ouverte mais ne dit rien, elle « crie ». La chair est une chair en souffrance, et la bouche
exprime toute la violence et la douleur de la chair par le cri, et ce cri ne laisse donc pas la place au
mot. En ce sens, il y a toujours une part d’indicible chez Francis Bacon, car la viande qui se déverse se
vomit et ne parvient pas a se dire. C'est justement le contraire chez ORLAN, puisqu’elle parvient
quant a elle a parler, a s’exprimer, a dire sa chair au travers des divers artistes, philosophes ou
psychanalystes qu’elle lit durant ses opérations-performances. Elle arrive a dire son corps et non pas
a le crier, et c’est probablement pourquoi on peut dire que Bacon en reste a une ruine du corps par
sa décomposition et la séparation de ces différents éléments constituants alors qu’ORLAN parvient a
« refigurer » ou « reconfigurer » son corps apres sa ruine préalable pour que sa peau devienne un
voile laissant transparaitre toute la puissance de sa chair.

Regarder le corps au travers des artistes contemporains est une méthode tres riche pour
poser certains problémes, comme par exemple la perception et la représentation de notre corps
propre. Ces problemes trouvent des échos autant dans la philosophie que dans la psychologie
actuelle qui ont délaissé depuis maintenant un certain temps I'absolu distinction d’un corps et d’un
esprit n'ayant aucune interaction I'un sur l'autre. En ce sens, si la psychologie, et notamment la
psychanalyse, s’intéresse a ce qui permet de constituer un moi et une identité psychique, elle
n’exclut pourtant pas le corps de la réflexion, et peut méme voir ce dernier comme la condition de
possibilité de cette unité psychologique. Ainsi, chercher a comprendre comment se percoit et se
représente l'intérieur et I'extérieur du corps permettrait de former une psychologie permettant de
saisir ou du moins de se représenter |'intérieur et I'extérieur de I'esprit.

C'est justement autour la perception et la représentation du corps interne et externe que
s'est penchée la présente étude, en prenant la question d’un biais particulier, a savoir la
représentation du corps a ses marges ou ses limites au travers de deux artistes qui tirent sans cesse
le corps vers ce qui n’est plus vraiment corps. En effet, Francis Bacon comme ORLAN représentent

Page 10



La peau du corps, la viande, les orifices.

des corps ruinés et déformés, et cette déformation a pour objet premier la peau du corps, c’est-a-
dire I'élément ou l'organe qui permet de donner une forme, une structure et surtout une identité
corporelle au corps. En enlevant ou en fissurant la peau, les deux artistes obligent donc a penser le
corps quand il n’est plus corps, et qu’il devient « chair », voire méme « viande ». L'effacement de la
peau structurante permet de faire surgir la chair, c’est-a-dire l'intérieur du corps. Cependant cette
chair est pour Bacon une chair de souffrance, et déverser l'intérieur revient a déverser sa douleur, sa
« monstruosité », et c’est pourquoi les tétes qui surgissent sous la peau du visage ne peuvent que
crier, incapable d’exprimer ou d’articuler quoi que ce soit, placant ’'homme dans un état ou une zone
« d’indiscernabilité » entre ’'homme et 'animal. Méme si cette violence et cette douleur est présente
chez ORLAN par le caractere génant des opérations chirurgicales, le travail sur son corps se fait alors
gu’elle est consciente et I'anesthésie médicale lui permet de ne ressentir aucune douleur. Le sourire
d’ORLAN efface la douleur, ou plutét s’il y a douleur, elle n’est plus présente que chez le spectateur.
C’est cette absence de douleur qui permet a ORLAN de dire son corps, ou plutét de dire sa chair et
son intériorité. On n'oubliera pas le role essentiel que préte Lacan au fait de « se dire », comme une
maniere d’exprimer son intériorité. ORLAN arrivera a se dire au cours de cette « ré-incarnation » et
c’est probablement ainsi qu’il faut comprendre que ces opérations-performances ne soient qu’une
partie de son travail, et qu’elle ne soit pas hantée par la modification de son corps comme Bacon l'a
été de son cOté par la répétition et la reproduction incessantes des mémes themes dans sa peinture.
D’ailleurs, Bacon dira lui-méme lors de ses entretiens avec David Sylvester que la peinture lui
échappe : « Tous mes tableaux sont des accidents ». Bacon ne maitrise pas sa peinture, il se laisse
guider par elle, en cherchant a dire ce qu’il ne parviendra jamais a exprimer.

Les deux artistes auront donc permis de poser des pistes de réflexions autour de
I'importance de la peau, du caractére « charnel » de I'intérieur du corps modifiant le statut original
du corps, ou encore le rapport du corps a ses orifices, zone d’ouverture entre l'intérieur et I'extérieur
ou I'intimité sert a maintenir I'intérieur et la structure générale du corps la ou la peau fait défaut.

Page 11



